
Lumière et intimité
Entre sensualité et spiritualité



LUMIERE ET INTIMITÉ: 
ENTRE SENSUALITÉ ET 
SPIRITUALITÉ DANS 
L ’ A R C H I T E C T U R E 
I N T É R I E U R E



Je tiens tout d’abord à adresser mes 
remerciements à Mylène Sarant, historienne de 
l’art, mais surtout directrice de mémoire, qui m’a 
accompagné tout au long de l’écriture de 
ce travail.

Un grand remerciement également à Paul 
Vickers pour son accompagnement dans la mise 
en page et le rendu graphique de ce mémoire.

Mes remerciements s’adressent également à :

À Raphaël Plane, directeur de l’école, pour 
m’avoir donné l’opportunité de vivre ce parcours 
au sein de l’École Bleue, d’y développer ma 
créativité, mes compétences et d’y forger ma 
propre identité artistique. 
À Émilien Landès, professeur d’architecture 
intérieure, pour m’avoir aidé à prendre 
confiance en moi et en mes compétences 
durant cette dernière année, me permettant 
ainsi d’aborder sereinement mon diplôme et ma 
future vie professionnelle.

Je tiens également à remercier ma famille et 
mes amis pour avoir cru en moi et m’avoir 
accompagné tout au long de ce cursus. Une 
pensée particulière à ma mère, Aline Zarka, qui 
a été ma relectrice attentive, me permettant de 
m’améliorer à chaque étape.

Remerciements



SOMMAIRE

	 La lumière 
comme créatrice 

de sensualité

	 Lumière et 
spiritualité 

l’architecture 
sacrée

 : 
II.

I.



A.	 La lumière vectrice d’atmosphères sensibles et suggestives

	 08	 La lumière : générateur du tangible et de l’intangible			 
	 20	 La lumière comme outils de recentrage sensoriel

A.	 Lumière et silence

	 54	 Le son du silence : quand la lumière suspend le temps dans l’espace religieux
	 62	 Le langage de l’ombre et le silence 

B.	 La lumière rasante révélatrice de sensualité 

	 32	 La lumière rasante, révélatrice de la sensibilité des matériaux
	 42	 Le rapport au corps et au toucher à travers la lumière dans l’espace

B.	 Le temps suspendu

	 68	 Le rythme de la lumière, le travail de l’ombre chinoise 
	 74	 La lumière et la perte de repère 

C.	 Révélation du sacré par la lumière

	 84	 La mise en valeur de l’objet liturgique
	 92	 Le mystère du divin



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

6

1. Traduction personnelle de : «Light is the primary means by 
which we connect with our environment. Light and vision reveal 

an incomprehensible scale and limitless depth of our perceived 
world, which no other sense can convey. » DESCOTTES, 

Hervé, Architectural lighting Designing with light and space, 
Architecture briefs, États-Unis, New York, 2011 p.14. 

La lumière est le premier lien entre 
l’individu et son environnement. 
Elle active la vue, guide les 
perceptions, modèle les formes 
et transforme l’atmosphère d’un 
lieu. Douce ou tranchante, diffuse 
ou dirigée, elle a le pouvoir 
d’influencer nos états d’âme, nos 
rythmes, nos sensations profondes. 
En architecture intérieure, elle ne 
se limite pas à rendre visible : 
elle fait ressentir.

Dans cette étude, je m’intéresse 
à la lumière en tant qu’outil 
sensoriel au service de l’expérience 
architecturale. L’onde lumineuse 
touche directement notre 
perception, notre vision, elle 
devient un support privilégié de 
l’exploration intérieure. 
Elle donne un rythme au lieu, 
invite à ralentir, à observer, à 
contempler. 
Comme l’écrit l’architecte Hervé 
Descottes, 
«La lumière est le principal moyen 
par lequel nous entrons en relation 
avec notre environnement. La 
lumière et la vision révèlent une 
échelle incompréhensible et une 
profondeur illimitée de notre 
monde perçu, qu’aucun autre sens 
ne peut restituer.»1.

Introduction



7

La lumière, qu’elle soit naturelle 
ou artificielle, a la capacité de 
révéler les formes et de moduler la 
perception des espaces. 
Elle devient alors un outil 
fondamental pour favoriser 
le recentrage de soi. Véritable 
créatrice d’atmosphères, elle 
génère des ambiances propices à la 
concentration, à la contemplation, 
mais peut aussi perturber nos 
repères sensoriels en rendant les 
lieux plus ambigus, 
plus mystérieux. 

La lumière possède ainsi une 
puissance narrative : elle raconte 
l’espace, rythme le temps, oriente 
les corps. En jouant sur l’intensité, 
la direction ou la couleur, elle 
influence directement notre 
ressenti, nos émotions, et notre 
manière d’habiter les lieux.

Dans cette étude, j’ai choisi 
d’aborder deux axes d’étude. 
La lumière peut être à la fois 
vecteur de sensualité et de 
spiritualité tout en restant un 
outil architectural. 

Le premier explore la relation entre 
lumière et sensualité : comment 
la lumière active-t-elle nos sens et 
influence-t-elle notre rapport au 
corps, aux matières, à 
la temporalité ? 
Le second s’attarde sur le lien entre 
lumière et spiritualité : comment 
la lumière devient-elle un vecteur 
d’apaisement, représentatrice 
du divin. 
Cette dimension sensible s’appuie 
autant sur l’expérience physique 
que sur une résonance plus intime 
et méditative.
Les références à des œuvres 
architecturales, artistiques ou 
scéniques ponctuent cette étude, 
comme autant de témoignages d’un 
usage sensible de la lumière. 

Car, comme le souligne Gaston 
Bachelard, philosophe français 
du XXe siècle, l’utilisation de la 
lumière dans l’espace permet aussi 
d’être un révélateur de 
nous-mêmes.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

8

I.

A.

1.

La lumière vectrice de sensualité

La lumière comme créatrice 
d’atmosphères sensibles et 

suggestives

La lumière : générateur du tangible 
et de l’intangible

Fig 1 : Mies Van Der Rohe, 
Farnsworth House, 1946–1951, 

sud-ouest de Chicago (Etats-
Unis), photographie de 

l’extérieur de la maison. 

Fig
ur

e 1



9

Les projets architecturaux qui 
intègrent cette dimension sensible 
témoignent de la puissance 
de la lumière à instaurer des 
environnements favorables à la 
détente, à l’introspection ou à la 
reconnexion intérieure. 

La Farnsworth House de Mies 
van der Rohe, 1946–1951 (Fig.1), 
implantée dans un environnement 
boisé au sud-ouest de Chicago, 
illustre parfaitement 
cette approche. 

Ce pavillon d’un seul niveau, 
suspendu sur pilotis, est 
entièrement vitré sur ses quatre 
façades (Fig.2). 

Sa structure repose sur une 
trame régulière d’acier blanc et 
un plancher en porte-à-faux, 
qui donnent à l’ensemble une 
sensation de légèreté extrême. 
La transparence totale des parois 
de verre permet à la lumière 
naturelle de pénétrer latéralement, 
librement, sans filtre, modifiant 
continuellement l’atmosphère 
intérieure au fil des heures et 
des saisons. 
Dans ce cadre minimaliste, la 
lumière devient le seul ornement, 
guidant le regard vers les variations 
du paysage. 

Elle offre une expérience 
sensorielle intense où l’espace 
semble se dissoudre dans 
l’environnement naturel, 
immergeant l’usager dans une 
continuité entre soi et le monde 
extérieur (Fig.3).

I. A
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

10

Fig 2 : Mies Van Der Rohe, 
Farnsworth House, 1946–1951, 

sud-ouest de Chicago 
(Etats-Unis), plan en 

axonométrie de la maison. 

Fig 3 : Mies Van Der Rohe, 
Farnsworth House, 1946–1951, 

sud-ouest de Chicago
(Etats-Unis), photographie 

depuis la terrasse. 

Fig
ur

e 2
Fig

ur
e 3



11

C’est cette idée que traduit 
l’architecte Elisa Valero Ramos, en 
citant le philosophe néoplatonicien 
Plotin : « Nous percevons l’espace 
à travers l’interaction de la lumière 
et des ombres, à tel point que 
Plotin, le penseur néoplatonicien 
du Ve siècle après J.-C., déclara que 
l’espace et la lumière étaient une 
seule et même chose.»2. 
Cette citation confirme l’idée 
selon laquelle la lumière module 
notre perception des espaces, 
jusqu’à remettre en question les 
limites entre intérieur et extérieur, 
entre matière et immatérialité. 
L’architecture, devient alors un jeu 
de révélations où la lumière agit 
comme médiatrice entre le visible 
et l’invisible, entre le tangible
et le sensible.

Dans une démarche plus 
contemporaine, le projet Once 
Upon a Time in the Perche de Java 
Architectes, 2020 (Fig.4) explore la 
lumière comme vecteur d’intimité 
et de réconfort dans une maison du 
Perche en 2020.

Le studio d’architecture s’est 
lancé un défi simple : apporter le 
maximum de lumière dans cette 
maison classique de la région. 
Il est alors venu ajouter une 
extension à la maison, comprenant 
une nouvelle terrasse. 

Cette structure en ossature 
apparente de pin Douglas, 
laissée brute, compose un espace 
intermédiaire, ni tout à fait 
intérieur, ni tout à fait extérieur, 
qui agit comme un sas sensoriel 
entre la maison et le paysage. 
Elle soigne l’espace autant qu’elle 
structure une expérience intime, 
entre abri et ouverture. Situé dans 
un paysage boisé, le bâtiment 
s’ouvre par un éclairage zénithal, 
cadrant précisément des fragments 
de nature à travers les carreaux de 
verre au plafond (Fig. 5).

La lumière y est captée, filtrée et 
adoucie par des matériaux bruts et 
naturels. Elle devient une présence 
discrète, presque domestiquée, qui 
accompagne les usagers sans 
les dominer. 
L’atmosphère générée par la 
lumière invite à ralentir, à se poser, 
à habiter pleinement l’instant. 
Cette approche sensorielle de la 
lumière convoque la mémoire 
intime, évoque la chaleur d’un 
foyer, et participe à la construction 
d’un sentiment d’ancrage, 
de refuge.

2.   Traduction personelle de 
: «We perceive space through 

the interaction of light and 
shadow, to such an extent that 

Plotinus, the Neoplatonist 
thinker of the 5th century 

AD, declared that space and 
light were one and the same 
». Valero ramos, Elisa, Light 
in architecture The tangible 

Materials, RIBA, Espagne, 
Grenade, 2015, p.3. 

3.    Zumthor, Peter, 
Atmosphères : architectures, 

environnements sensibles, 
Infolio, Gollion, Suisse, 2006, 

p.37.

I. A
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

12

Figure 4

Mémoire
Lu

m
iè

re
 e

t i
nt

im
ité

: e
nt

re
 se

ns
ua

lit
é 

et
 sp

ir
itu

al
ité

 d
an

s l
’ar

ch
ite

ct
ur

e 
in

té
ri

eu
re



13

I. A
1 .

Fig 4 : Java Architects, Once 
upon a time in le perche, 2020, 

Le Perche (France), 
photographie de la terrasse. 

Fig 5 : Java Architects, Once 
upon a time in le perche, 
2020, Le Perche (France), 

photographie des ouvertures 
au plafond. 

Fig
ur

e 5



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

14

 « Sans lumière, il n’y a pas d’espace. La 
lumière sculpte, dessine, transforme la 
matière et donne corps à l’invisible. » 3

Mémoire

14

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re



15

I. A
1 .

Fig
ur

e 6

15



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

16

Figure 7



17

 Cette phrase trouve un écho 
particulier dans le travail d’Álvaro 
Siza, architecte du XXème siècle, 
à la Bibliothèque municipale 
de Viana do Castelo en 2004 au 
Portugal (Fig.6), notamment dans la 
salle de consultation. 

Ici, la lumière pénètre l’espace 
par une ouverture zénithale. La 
source reste invisible : seule la 
trace lumineuse apparaît au sol, 
dessinant un chemin entre les 
tables de travail (Fig.7). 

Elle élève symboliquement le 
plafond et marque la transition 
subtile entre deux zones : l’une 
dédiée au travail, l’autre à la 
circulation. Ce tracé lumineux agit 
comme une ligne de force, discrète 
mais signifiante, qui guide l’usager 
tout en structurant son 
expérience spatiale. 

En l’absence de tout autre repère 
architectural, c’est la lumière qui 
sculpte l’espace et en révèle 
les volumes. 
Sa diffusion douce et homogène 
génère une atmosphère calme, 
propice à la concentration et à 
l’introspection. 
L’absence d’ombres franches évite 
les contrastes, renforçant ainsi un 
sentiment d’enveloppement et de 
sécurité. La lumière, ici, soigne et 
structure l’expérience de l’espace, 
devenant presque thérapeutique. 
Elle ne se contente pas d’éclairer : 
elle accompagne.

A contrario, dans la Farnsworth 
House (Fig.8), la lumière brute et 
non filtrée éclabousse l’intérieur 
et efface toute notion de limite 
spatiale. Elle fait disparaître les 
repères physiques, créant une 
sensation de flottement, voire de 
perte de cadre.

I. A
1 .

Fig 6 : Alvaro Siza, Bibliothèque 
municipale de Viana do 

Castelo, 2004,Viana do Castelo 
(Portugal), photographie de 

l’ouverture au plafond. 

Fig 7 : Alvaro Siza, Bibliothèque 
municipale de Viana do 

Castelo, 2004,Viana do Castelo 
(Portugal), photographie de 

l’ouverture 
au plafond.  



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

18

Fig 8 : Mies Van Der Rohe, 
Farnsworth House, 1946–1951, 

sud-ouest de Chicago 
(Etats-Unis), plan en 

axonométrie de la maison. 

Fig
ur

e 8



19

Cette dissolution volontaire des 
frontières peut déstabiliser l’usager, 
tout en l’invitant à se recentrer sur 
ses propres sensations, dans une 
forme de dématérialisation 
de l’espace. 

Tandis que, dans la salle de 
consultation de la Bibliothèque 
municipale de Viana do Castelo, la 
lumière pénètre par une ouverture 
zénithale et non latérale elle est 
contrôlée et dirigée, invitant 
l’utilisateur à suivre un 
chemin précis. 

Ici, la lumière devient génératrice 
de l’espace de transition. 
Dans la Farnsworth House, elle 
déstabilise l’espace et efface la 
distinction entre intérieur 
et extérieur.

I. A
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

20

I.

A.

2.

La lumière vectrice de sensualité

La lumière comme créatrice 
d’atmosphères sensibles et 

suggestives

La lumière comme outil de 
recentrage sensoriel

Fig 9 : Tadao Ando, L’église de la 
lumière, 1989, Osaka (Japon), 

photo de l’intérieur de l’église.

4. Yann Nussaume, Tadao 
Ando et la question du milieu, 

réflexion sur l’architecture 
et le paysage, Le moniteur, 
traduction du Japonais par 

Carine Cheval et 
Yann Nussaume. 

5. Ando, Tadao, Interview de 
Orso Filippi, Roomporter 

Tadao Ando, architecte du 
béton et de la lumière.

Fig
ur

e 9



21

I. A
2 .

Le corps, vivant, utilise sans cesse 
nos sens, nos émotions. 
La vue, le toucher, sont des sens 
impactés par la lumière, tangible 
ou intangible. 

Dans l’église de la lumière conçue 
par l’architecte japonais Tadao 
Ando à Osaka au Japon en 1989 
(Fig.9), le volume est simple, un 
parallélépipède en béton brut, sans 
décor ni fioriture, qui assume sa 
matérialité rugueuse. 

L’intérieur se compose d’un unique 
espace rectangulaire de prière, 
orienté vers un mur plein  à 
première vue fermé  dans lequel est 
découpée une croix monumentale 
en négatif. 
Cette croix, non ajoutée mais 
évidée, laisse pénétrer la lumière 
naturelle de manière tranchante et 
graphique (Fig.10-11).

«Les murs ont comme principale 
fonction de protéger l’intérieur 
du chaos environnant, de façon à 
recréer un halo de paix. Dans ce 
but, le nombre et les dimensions 
des fenêtres sont réduites au 
minimum.» 4.

Tadao Ando, aussi appelé architecte 
de la lumière dit : « Il y a quelque 
temps j’ai construit l’Eglise de la 
lumière à Ibaraki, à Osaka. L’église 
est une boite carrée, sans fioritures, 
vue de l’extérieur. Mais dès que 
l’on y rentre, on se retrouve face à 
une croix de lumière qui scintille à 
travers les fentes du mur. La boite 
carrée prend soudain vie grâce 
à la lumière. »5, il utilise alors la 
matière de sorte à susciter une 
expérience intérieure intense, 
presque méditative, où le silence 
devient palpable et où l’usager est 
invité à un véritable 
recentrage sensoriel. 



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

22

Fig 10 : Tadao Ando, L’église 
de la lumière, 1989, Osaka 

(Japon), photo de l’intérieur 
de l’église.

Fig 11 : Tadao Ando, L’église 
de la lumière, 1989, Osaka 

(Japon), plan négatif 
de l’église.

Fig
ur

e 1
0

Mémoire

22

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re



23

Fig
ur

e 1
1

I. A
2 .

23



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

24

Figure 12

24

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re



25

I. A
2 .

C’est ici la vue, qui est alors 
naturellement attirée par cette 
faille lumineuse. 
Elle dirige la perception 
vers l’essentiel, vers cette 
croix lumineuse qui, bien 
qu’immatérielle, structure 
tout l’espace. 

La Azuma House de Tadao Ando, 
construite en 1976 (Fig.12), est 
construite sur une parcelle étroite 
d’un quartier dense d’Osaka, cette 
maison mitoyenne marque une 
rupture radicale avec l’architecture 
résidentielle japonaise 
traditionnelle. 
Le projet se présente comme un 
bloc de béton brut, monolithique, 
sans fenêtres en façade, ne 
laissant alors pas passé de lumière 
extérieure, la maison parait fermée 
sur la ville mais, son jardin cache 
un élément surprenant.

L’organisation spatiale repose 
sur un principe tripartite : deux 
volumes d’habitation, à l’avant et 
à l’arrière, sont séparés par une 
cour centrale ouverte à ciel ouvert 
(Fig.13), véritable cœur du projet. 
Cette cour, élément inattendu dans 
un espace aussi contraint, oblige 
les habitants à traverser l’extérieur 
pour passer d’un espace à l’autre, 
exposés à la pluie, au froid 
ou au soleil.

L’historienne américaine Darlène 
Levy dit à son propos :
« En plus de fournir de la 
luminosité et de servir de point 
focal de la vie familiale, cette 
petite cour est une entité spatiale 
qui tente de compenser l’espace 
physique réduit » 6.

La lumière naturelle entre 
verticalement, par le haut, à travers 
cette cour centrale, et devient le 
seul moyen d’illuminer les espaces 
intérieurs, qui ne disposent 
d’aucune ouverture latérale.

La lumière s’infiltre, glisse le long 
des murs de béton, se reflète dans 
les surfaces lisses et accentue le 
silence de la matière. 
Ce clair-obscur volontairement 
maîtrisé crée une atmosphère 
introspective, monacale, où l’on est 
invité à ralentir, à se concentrer sur 
l’essentiel, à ressentir pleinement 
l’espace. Tadao Ando impose alors à 
l’habitant de n’avoir que cet espace 
comme outil de recentrage, à 
l’extérieur, comme à lui-même.

Fig 12 : Tadao Ando, L’église 
de la lumière, 1989, Osaka 

(Japon), plan négatif de 
l’église.

6.   Levy Darlène, tirée de 
Kenneth Frampton, 

Tadao Ando : Batiments, 
projets, écrits, p26. 



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

26

Fig 13 : Tadao Ando, Azuma 
House, 1976, Osaka (Japon), 

photo de la cours.

7. Traduction personelle 
de : «No space is truly 
architectural unless it 

contains natural light.» Khan, 
Louis, Light is the Theme: 

Louis I. Kahn and the Kimbell 
Art Museum: Comments on 

Architecture, Kimbell Art 
Foundation, Etats-Unis, Texas, 

1975, p79. 

Fig
ur

e 1
3



27

 « Sans lumière, il n’y a pas d’espace. La 
lumière sculpte, dessine, transforme la 
matière et donne corps à l’invisible. » 7

I. A
2 .

27



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

28

Fig 14 : Le Corbusier, Monastère 
de Sainte-Marie de la Tourette, 

1953-1960, Lyon (France), photo de 
l’extérieur du monastère.

Fig
ur

e 1
4



29

Dans cette citation de Louis Kahn, 
l’architecte nous transmet une 
pensée simple : un espace ne prend 
véritablement vie que lorsque la 
lumière naturelle y joue un rôle 
central. Sans lumière naturelle, 
l’espace demeure vide.

Cette affirmation trouve un écho 
profond dans le monastère de 
Sainte-Marie de La Tourette, conçu 
par Le Corbusier entre 1953 et 1960 
(Fig.14).

Construit pour une communauté 
dominicaine à Éveux-sur-l’Arbresle, 
près de Lyon, ce bâtiment radical 
incarne la conviction que la 
lumière naturelle est le moteur 
silencieux de toute architecture 
habitée, méditative et spirituelle.

I. A
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

30

Fig 16 : Le Corbusier, 
Monastère de Sainte-Marie de 

la Tourette, 1953-1960, Lyon 
(France), photo de l’intérieur 

du monastère.

Fig 15 : Le Corbusier, 
Monastère de Sainte-Marie de 

la Tourette, 1953-1960, Lyon 
(France), photo de l’intérieur 

du monastère.

Fig
ur

e 1
6

Fig
ur

e 1
5



31

Le complexe se distingue par 
sa structure en béton brut, 
typique du brutalisme, avec des 
volumes géométriques simples 
et des façades percées de petites 
ouvertures modulées, créant un jeu 
de lumière et d’ombre à l’intérieur 
(Fig.15). 

Le bâtiment s’organise autour 
d’un cloître central, un espace 
ouvert. Il suit les cinq principes de 
l’architecture de Le Corbusier : le 
toit-terrasse, les pilotis, les fenêtres 
en bandeaux, le plan libre et la 
façade libre.

À l’intérieur du bâtiment, il 
propose une lumière structurante, 
directionnelle, parfois dramatique, 
qui pénètre les espaces à travers 
des ouvertures rondes, calibrées, 
parfois profondes, issues de son 
système de « canons de lumière ». 

Ces dispositifs sculptent 
littéralement l’espace intérieur, 
filtrent la lumière naturelle pour 
qu’elle s’incarne dans le béton brut, 
et transforment les volumes en 
lieux de recueillement (Fig.16).

Ici, la lumière envahit parfois 
l’espace, ou au contraire, se fait 
théâtrale grâce à des ouvertures 
soigneusement conçues 
et maîtrisées. 

Chaque cellule de moine, chaque 
couloir, chaque salle commune 
devient une scène silencieuse où la 
lumière révèle la rugosité du béton, 
souligne un seuil, étire une ombre, 
crée une atmosphère propice au 
silence et à l’introspection. 

Ainsi, dans le monastère de Sainte-
Marie de La Tourette, l’architecture 
devient spirituelle non par 
ornement ou symbolisme, mais par 
la maîtrise sensible de la 
lumière naturelle. 

Le Corbusier démontre que ce n’est 
qu’en révélant les espaces à travers 
la lumière que l’architecture peut 
éveiller les sens, élever l’esprit et 
devenir pleinement habitée.

I. A
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

32

I.

B.

1.

La lumière vectrice de sensualité

La lumière rasante révélatrice de 
sensualité

La lumière rasante, révélatrice de 
la sensibilité des matériaux

8.  Traduction personelle de 
«Architecture truly comes 

into existence only when 
touched by light. It reveals 

structures, makes materials 
resonate, and gives each 

space a perceptible meaning. 
» Millet, Marietta S, in Light 

Revealing Architecture, Wiley, 
1996, p. 12.

Fig 17 : Peter Zumthor, Bruder 
Klaus Field Chapel, 2008, 
Mechernich (Allemagne), 

photo du toit de la chapelle.

Fig
ur

e 1
7



33

I. B
1 .

Nos sens nous permettent à tous 
d’avoir une approche personnelle 
de ce qui nous entoure. 
Les couleurs, les formes et les 
textures suscitent en chacun de 
nous des émotions singulières. 

La lumière, quant à elle, n’est 
pas uniquement structurante ou 
enveloppante : elle peut aussi 
révéler la matière. 

La lumière rasante, en frôlant 
les surfaces, en exalte la texture, 
mettant en valeur la sensualité des 
matériaux et la finesse de leur mise 
en œuvre. «L’architecture n’existe 
vraiment que lorsque la lumière la 
touche. Elle révèle les structures, 
fait vibrer les matières, et donne 
à chaque espace une signification 
perceptible.»8 , c’est ce que nous dit 
Marietta.S Millet, une architecte et 
professeure émérite à l’Université 
de Washington, spécialisée dans 
l’étude de la lumière 
en architecture.

Dans cette citation, elle insiste sur 
l’importance de la matière dont 
les matériaux sont révélés : non 
pas simplement éclairés de face, 
mais mis en valeur par une lumière 
rasante, qui permet de percevoir 
chaque grain, chaque imperfection. 

Chaque texture est ainsi soulignée, 
comme dans le cas de la Bruder 
Klaus Field Chapel, construite 
à Mechernich en Allemagne en 
2008, (Fig.17) de Peter Zumthor, 
architecte suisse du XXème siècle. 

De loin, l’édifice se présente comme 
une stèle de béton de 12 mètres 
de haut, se détachant sur un fond 
de forêt (Fig.18). De plus près, le 
promeneur découvre que la forme 
n’est pas aussi simple qu’elle le 
semble : une structure basse court 
le long de la façade, telle un banc 
invitant à la contemplation. Une 
porte triangulaire suggère un 
espace intérieur mystérieux.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

34

Fig 18 : Peter Zumthor, Bruder 
Klaus Field Chapel, 2008, 
Mechernich (Allemagne), 

photo de l’extérieur de 
la chapelle.

Fig 19 : Peter Zumthor, Bruder 
Klaus Field Chapel, 2008, 
Mechernich (Allemagne), 

photo du toit de la chapelle.

Fig
ur

e 1
8

9. Interview de Peter Zumthor, 
Reportage Arte, film de 

Richard Copans.

10. Zumthor, Peter, 
Atmosphères: architectures, 

environnements sensibles, 
Infolio, Gollion, Suisse, 2006, 

p.30.



35

À l’intérieur, l’espace évoque un 
tipi monumental, dont le sommet 
s’ouvre sur le ciel en une échappée 
en forme de goutte, laissant passer 
la pluie. 

La chapelle repose sur une 
structure initiale de 112 troncs 
d’épicéas locaux, formant une tente 
sur laquelle le béton a été coulé. 
Le bois a ensuite été brûlé, laissant 
son empreinte dans la matière, 
comme autant de stries noircies par 
la suie. 

Le sol, quant à lui, est constitué 
de plomb provenant de mines 
voisines, mélangé à du gravier, du 
sable et du ciment local (Fig.19).

I. B
1 .

Fig
ur

e 1
8



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

36

Fig 20 : Tadao Ando, Eglise de 
l’eau, 1988, Tomamu (Japon), 

photo de la croix de l’église.

Fig
ur

e 2
0



37

Ici, dans le travail de Peter 
Zumthor, l’architecte utilise 
des matériaux humbles et les 
transforme en une véritable 
œuvre d’art. 
Tadao Ando, quant à lui, nous 
montre à travers l’Église de l’Eau 
(Fig.20) qu’il est également possible 
de travailler avec des matériaux 
naturels, laissés bruts, tout en 
mettant en valeur la matérialité des 
matériaux environnant. 

L’Eglise de l’eau, est une œuvre 
emblématique de l’architecte 
japonais Tadao Ando, réalisée 
en 1988 à Tomamu, sur l’île de 
Hokkaido au Japon.
Elle incarne parfaitement sa 
démarche architecturale mêlant 
minimalisme, spiritualité et 
relation intime avec les 
éléments naturels. 

L’église se compose de deux 
volumes principaux : un bâtiment 
fermé en béton brut, aux lignes 
épurées, abritant la nef et un grand 
mur de verre qui ouvre l’espace 
intérieur sur l’extérieur, face à un 
plan d’eau rectangulaire, entouré 
de nature. 
La lumière joue un rôle 
fondamental dans cette œuvre. 

En journée, la lumière entre par 
la grande baie vitrée et reflète 
les variations du ciel et de l’eau à 
l’intérieur, jusque sur les parois 
de béton. 

Elle crée un contraste intéressant, 
presque poétique, entre la dureté 
minérale du béton et les reflets 
ondulants de l’eau, calmes 
et apaisants. 

La lumière rasante à certaines 
heures du jour souligne la rugosité 
du béton,  elle mets aussi en valeur 
les défauts de celui-ci, les taches, 
les marques, en contraste avec la 
fluidité du paysage (Fig.21).

I. B
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

38

Figure 21

Mémoire

38

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re



39

Ando utilise ici le béton brut, le 
verre, l’eau et la lumière comme 
des matériaux à part entière, non 
transformés ou peu modifiés, pour 
créer une expérience sensorielle 
et spirituelle. Il ne cherche pas 
à dominer la nature, mais à s’y 
inscrire silencieusement, dans une 
forme de dialogue entre l’homme, 
l’espace et le sacré. 

Dans son livre La poétique de 
l’espace, Gaston Bachelard dit «La 
lumière est l’élément révélateur 
de l’espace, elle permet à l’œil de 
percevoir les volumes, les matières, 
les couleurs, et donne ainsi un sens 
à l’architecture. » 11.

Dans un autre registre, mais 
avec une sensibilité tout aussi 
marquée, Álvaro Siza explore lui 
aussi la matérialité et la lumière 
dans la Chapelle de la Colline, 
réalisée en 2021 (Fig.22) dans la 
région de l’Algarve, au Portugal. 
Nichée dans un paysage aride et 
méditerranéen, la chapelle s’intègre 
avec une grande discrétion dans 
son environnement. Le bâtiment, 
s’élève doucement sur la pente du 
terrain, tel un volume silencieux 
posé sur la terre.

La lumière naturelle y joue un 
rôle central. Elle entre par de fines 
ouvertures latérales et zénithales, 
glissant le long des murs, révélant 
la texture des enduits et la subtilité 
des imperfections de la surface. 
La lumière rasante, en particulier 
au lever ou au coucher du soleil, 
vient effleurer les parois, révélant 
les moindres détails du travail 
de matière. 

Le béton enduit, d’apparence lisse 
de loin, dévoile de près ses grains, 
ses traces de passage, presque 
comme une peau vivante. 
Cette approche rejoint les propos 
de Peter Zumthor lorsqu’il affirme: 
« La lumière, en glissant sur les 
surfaces, révèle la texture des 
matériaux et crée une atmosphère 
intime qui touche nos sens les plus 
profonds. » 12.

Fig 21 : Tadao Ando, Eglise de 
l’eau, 1988, Tomamu (Japon), 

photo de la croix de l’église.

11. Bachelard, Gaston, La 
poétique de l’espace, Paris, 

France, Presses Universitaires 
de France, 1957, p. 51.

12.  Zumthor, Peter, 
Atmosphères : architectures, 

environnements sensibles, 
Infolio, Gollion, Suisse, 

2006, p.38

I. B
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

40

Fig 23 : Alvaro Siza, Chapelle 
de la Colline, 2021, Algarve 

(Portugal), photo de l’intérieur 
de la chapelle.

Fig 22 : Alvaro Siza, Chapelle 
de la Colline, 2021, Algarve 

(Portugal), photo de l’extérieur 
de la chapelle.

Fig
ur

e 2
2



41

Dans la chapelle de Álvaro Siza, 
la lumière ne se contente pas 
d’éclairer; elle révèle, 
caresse, souligne. 
Elle donne à lire l’épaisseur du mur, 
la rugosité de l’enduit, la douceur 
des courbes. 
Elle transforme l’architecture en 
expérience sensorielle, intime, 
presque méditative (Fig.23).

Álvaro Siza, dans cette œuvre 
tardive, parvient à exprimer la 
rencontre entre silence, lumière 
et matière, dans une architecture 
dépouillée de tout superflu mais 
d’une grande force évocatrice. 
Ici encore, comme chez Zumthor 
ou Ando, la lumière devient le 
médium qui transcende le matériau 
brut, révélant sa sensualité 
profonde, et en faisant le vecteur 
d’une expérience intérieure.

Fig
ur

e 2
3

I. B
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

42

I.

B.

2.

La lumière vectrice de sensualité

La lumière rasante révélatrice de 
sensualité

Le rapport au corps et au toucher à 
travers la lumière dans l’espace

Fig 24 : Daniel Libeskind, 
Jewish Museum, 2001, 

Berlin (Allemagne), photo de 
l’extérieur du musée.

13.  Traduction personelle 
de « Grazing light caresses 

surfaces, revealing the 
slightest details and 
awakening a tactile 

sensuality within the space. » 
PALLASMAA, Juhani, The Eyes 

of the Skin: Architecture and 
the Senses, John Wiley & Sons 

Royaume-Uni, Chichester, 
2005, p. 46.

Fig
ur

e 2
4

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

42



43

Cette révélation des matériaux 
permet aussi à nos sens de presque 
les toucher. Leur mise en valeur par 
la lumière nous donne à percevoir 
en trois dimensions leur texture, 
leur douceur ou leur rugosité, leur 
échelle, et tous ces éléments qui 
permettent à la vue d’imaginer 
le toucher. 

La lumière devient alors un lien 
subtil entre perception visuelle et 
sensation tactile, intensifiant notre 
rapport sensible à l’espace.

Juhani Pallasmaa est un architecte, 
théoricien et professeur finlandais 
né en 1936 à Hämeenlinna. 

Reconnu internationalement pour 
ses réflexions sur la perception 
sensorielle en architecture, il a 
profondément influencé la pensée 
architecturale contemporaine, il dit 
alors dans son livre The Eyes of the 
Skin: Architecture and the Senses: 
« La lumière rasante caresse les 
surfaces, révélant les moindres 
détails et éveillant une sensualité 
tactile de l’espace.»13, pensée qui 
appuie la relation entre les sens.

I. B
2 .

43



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

44

Fig 25 : Daniel Libeskind, 
Jewish Museum, 2001, Berlin 

(Allemagne), photo du dessus 
du musée.

Fig
ur

e 2
5



45

Il n’a pas d’entrée propre : on y 
accède par un bâtiment baroque 
préexistant, soulignant la coupure 
entre passé et présent. Une fois 
à l’intérieur, le visiteur découvre 
un enchevêtrement de couloirs 
inclinés appelés axes. 

Ce qui nous intéresse 
particulièrement dans cet œuvre, 
ce sont les espaces vides appelés 
«voids», (Fig.26) le musée en 
contient trois, ils traversent 
verticalement le bâtiment. 

Ils symbolisent l’absence laissée par 
les victimes de la Shoah : ce sont 
des lieux inutilisables, sombres, 
silencieux, oppressants, destinés à 
faire ressentir une 
perte irrémédiable.

Cette idée est illustrée dans le The 
Jewish Museum, Berlin, Allemagne, 
2001 (Fig.24), de Daniel Libeskind, 
architecte, artiste et théoricien 
américain d’origine polonaise, né 
en 1946 à Lódz, Pologne. 

Il est surtout connu pour ses 
projets à forte charge symbolique 
et émotionnelle, dans lesquels 
l’architecture devient un outil 
de mémoire. 

Le musée prend la forme d’un 
éclair déchiqueté, un volume 
anguleux en zinc, criblé de fenêtres 
étroites, obliques et irrégulières, 
qui semblent scarifier la façade. 
Ce geste symbolique évoque la 
fracture de l’Histoire, la violence et 
la discontinuité (Fig.25).

I. B
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

46

Figure 26

Mémoire

46

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re



47

Cette église brutaliste renverse les 
codes classiques du lieu de culte 
pour proposer une expérience 
sensorielle radicale. Elle suit le 
principe qu’évoque l’artiste français 
Michel Verjux : « La lumière, en 
effleurant les formes, les révèle 
dans leur essence, créant une 
expérience sensorielle unique.» 14. 

L’Eglise Sainte-Bernadette du 
Banlay se présente comme un bloc 
monolithique de béton brut, aux 
formes anguleuses et 
courbes entrelacées. 

Sans fenêtres apparentes, elle 
impose une présence fermée, 
silencieuse et énigmatique, 
à contre-courant de l’image 
traditionnelle du lieu de culte 
lumineux et accueillant. Sainte-
Bernadette du Banlay est un 
accomplissement du brutalisme qui 
rompt avec la notion d’horizontalité 
et de verticalité. 

La lumière y est sévèrement 
contrôlée: absente ou dure, rasante 
ou aveuglante, elle participe à la 
sensation de désorientation et 
de malaise. 

Dans certains couloirs, la lumière 
naturelle filtre par des ouvertures 
décalées, créant des ombres nettes 
et des éclats sur les murs inclinés, 
soulignant la brutalité du lieu. 

Ici, la lumière rasante crée aussi 
une expérience sensorielle, les sons 
sont étouffés, les perspectives sont 
brisées, l’équilibre est perturbé. 
L’expérience devient physique : le 
visiteur marche de travers, se perd, 
est contraint de ressentir l’espace. 

Cela rejoint les idées de Juhani 
Pallasmaa, pour qui l’architecture 
véritable engage tous les sens et 
s’adresse à la mémoire corporelle.

Un exemple particulièrement 
évocateur de l’impact tactile de 
la lumière dans l’architecture 
est l’Eglise Sainte-Bernadette du 
Banlay, (Fig.27) réalisée en 1966 à 
Nevers par Claude Parent et 
Paul Virilio. 

Fig 26 : Daniel Libeskind, 
Jewish Museum, 2001, Berlin 
(Allemagne), photo d’un void 

du musée.

14. Traduction personelle 
de « Grazing light caresses 

surfaces, revealing the 
slightest details and 

awakening a tactile sensuality 
within the space. » Pallasmaa, 

Juhani, The Eyes of the Skin: 
Architecture and the Senses, 
John Wiley & Sons Royaume-

Uni, Chichester, 2005, p. 46.

I. B
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

48

Fig
ur

e 2
7Fig 27 : Claude Parent et 

Paul Virilio, Eglise Sainte-
Bernadette du Banlay, 1966, 

Nevers (France), photo de 
l’extérieur de l’église.

15.  Interview de Claude 
Parent par Bertrand Gréco 
à l’occasion de l’exposition 
sur son œuvre à la cité de 

l’architecture, Claude Parent 
: « il faut révolutionner 

l’architecture », Le JDD, 2010.



49

Dans une interview, l’architecte dit : 
« Avant moi, l’architecture 
internationale dominante, 
dite moderne, reposait sur un 
principe : le cube est la base de 
tout. Or, la perpendiculaire me 
gêne, parce qu’elle crée obstacle. 
L’architecture ne doit plus générer 
des enfermements, avec des murs, 
toujours des murs, mais passer par-
dessus, se réapproprier les toitures. 
Faire des collines plutôt que 
des murs.»15. 

L’architecture s’organise autour de 
deux plans inclinés formant la nef, 
protégée par deux demi-coques de 
béton imbriquées. 
Ces volumes, marqués par des 
lignes obliques et des porte-à-
faux spectaculaires, génèrent une 
spatialité en tension, rompant avec 
la stabilité des édifices religieux 
classiques. Le corps du visiteur 
est mis en mouvement, parfois en 
déséquilibre, renforçant l’impact 
physique et introspectif 
de l’expérience.

Une ouverture zénithale baigne 
l’autel de lumière (Fig.28). 
Ici, la lumière n’éclaire pas mais 
sculpte l’espace: elle suit les 
courbes, découpe les volumes, 
révèle la rugosité du béton et 
dramatise les transitions entre 
ombre et éclat. 

L’espace oppressant, presque 
bunkerisé, ne laisse qu’une 
échappée par le haut un équilibre 
entre masse écrasante et 
spiritualité lumineuse. 

I. B
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

50

Fig
ur

e 2
8



51

I. B
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

52

Fig 28 :Frères Suomalainen, 
Eglise Temppeliaukio, 1969, 

Helsinki (Finlande), photo de 
l’intérieur de l’église.

Fig 29 :Frères Suomalainen, 
Eglise Temppeliaukio, 1969, 

Helsinki (Finlande), photo de 
l’intérieur de l’église.

Fig
ur

e 2
9



53

À l’image de l’église Temppeliaukio 
à Helsinki, creusée dans la roche 
en 1969 par les frères Suomalainen, 
l’accès se fait par une descente 
discrète, favorisant un retrait 
du monde (Fig.29). 

À l’intérieur, la pierre brute et le 
dôme circulaire en cuivre suspendu 
laissent filtrer une lumière 
zénithale qui caresse la roche. 

Ce contraste entre poids tellurique 
et légèreté céleste crée une 
expérience sensorielle immersive. 
La lumière révèle les textures, 
transforme les surfaces, et fait 
dialoguer architecture et 
matière vivante.

Dans les deux cas, la lumière 
devient langage, engageant tous 
les sens, à la manière de la pensée 
de Juhani Pallasmaa, pour qui 
l’architecture se vit plus qu’elle ne 
se regarde.

I. B
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

54

II.

A.

1.

Lumière et spiritualité : 
l’architecture sacrée

Lumière et silence

Le son du silence : quand la 
lumière suspend le temps dans 

l’espace religieux

Fig 30 : Louis Khan, Synagogue 
de Hurva, 1969, Jérusalem 

(Israël), photo de l’intérieur de 
la synagogue.

Fig
ur

e 3
0



55

II. A
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

56

Fig 31 : Claude Parent et 
Paul Virilio, Eglise Sainte-

Bernadette du Banlay, 1966, 
Nevers (France), photo de 

l’extérieur de l’église.

16. Gaudin, Henri, Henri 
Gaudin, architecte, du 

Moniteur, France, Paris, 1995, 
p.12.

Fig
ur

e 3
1



57

Ce cheminement renforce 
l’expérience de recueillement. 

La périphérie du bâtiment devient 
une zone de transition, symbolisant 
le seuil entre l’espace public et 
l’espace privé, entre le public 
et le sacré. 

Le bâtiment prend la forme d’un 
cube monumental, pur et massif, 
ancré dans le sol de la vieille ville 
de Jérusalem. 
Kahn choisit une géométrie simple 
mais hautement symbolique: 
le carré pour la stabilité, la 
permanence et la relation avec la 
tradition juive. 

À l’intérieur de ce volume de 
pierre, l’architecte insère un second 
bâtiment un cylindre central 
abritant l’espace principal 
de prière. 

Cette mise en abyme architecturale 
traduit visuellement l’idée d’un 
sanctuaire dans le sanctuaire, un 
cœur spirituel protégé par des 
couches successives d’espace. 

Cette analogie de l’architecte 
français Henri Gaudin, met en 
lumière l’importance du silence 
dans la composition architecturale, 
comparable à son rôle essentiel 
dans la musique. 

La synagogue Hurva (Fig.30) 
de Jérusalem, érigée au début 
du XVIIe siècle, fut rapidement 
détruite peu après sa construction. 
Au XIXe siècle, la communauté 
juive entreprend sa reconstruction, 
faisant de l’édifice un centre 
spirituel majeur, jusqu’à sa 
destruction finale en 1948 lors 
de la guerre. 

Sa reconstruction est devenue 
un enjeu symbolique fort pour le 
peuple juif, incarnant la mémoire, 
la résilience et la continuité.

Dans les années 1960-70, 
l’architecte Louis Kahn fut sollicité 
pour repenser ce lieu historique. 
L’un de ses partis pris conceptuels 
majeurs consistait à imaginer une 
mise en abyme architecturale : 
un bâtiment inscrit à l’intérieur 
d’un autre. Kahn propose alors un 
parcours spatial structuré par une 
succession de passages, menant 
progressivement le visiteur vers le 
cœur sacré de l’édifice. 

II. A
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

58

Figure 32Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

58



59

Fig 32 : Claude Parent et 
Paul Virilio, Eglise Sainte-

Bernadette du Banlay, 1966, 
Nevers (France), photo de 

l’extérieur de l’église.

17. I.Kahn, Louis, Silence et 
lumière, choix de conférence 
et d’entretiens 1955-1974, du 

Linteau, 1996, p.164.

Tous deux mettent en œuvre une 
architecture religieuse massive et 
introspective, où la spiritualité naît 
d’un rapport physique à l’espace, 
du silence des matériaux et de la 
lumière orchestrée. 

Comme Louis Kahn, Böhm imagine 
un cheminement ritualisé, où 
le visiteur traverse des espaces 
successifs, depuis l’agitation 
extérieure vers un cœur sacré plus 
intime et centré. 
L’enveloppe de béton anguleuse de 
Sainte-Marie de Neviges, semblable 
à un pliage minéral, renforce cette 
impression d’un monde refermé 
sur lui-même, tout en conduisant 
progressivement à la nef, baignée 
d’une lumière filtrée. 

Si Louis Kahn joue sur la géométrie 
parfaite (le carré et le cylindre) 
pour exprimer la stabilité et la 
transcendance, Böhm mise sur 
une fragmentation expressive, 
mais dans les deux cas, la lumière 
devient le véritable langage sacré: 
elle sculpte l’ombre, rythme le 
temps, guide le regard et invite 
à l’introspection. 

 C’est Louis Kahn lui-même qui dit : 
« Le silence n’est pas très très 
calme. C’est quelque chose qu’on 
peut dire non lumineux; non 
obscur. Tout cela ce sont des mots 
que j’invente.» 17. 

Ici, le silence évoqué par Kahn 
se traduit par une mise en scène 
de la lumière qui invite à la 
contemplation du bâtiment et 
instaure une atmosphère propice à 
la prière et à la spiritualité (Fig.31). 

Par leur silence, ces éléments 
architecturaux suspendent le temps 
et plongent le visiteur dans une 
pénombre permanente, traversée 
par des bandes de lumière 
mouvantes qui parcourent l’espace 
au fil de la journée. 
Cette lumière, douce et changeante, 
guide le regard et renforce 
l’expérience du sacré. 

À bien des égards, le projet de 
Louis Kahn pour La synagogue de 
Hurva entre en résonance avec 
le sanctuaire de Sainte-Marie de 
Neviges, 1968 de Gottfried Böhm, 
architecte et sculpteur allemand à 
Velbert en Allemagne (Fig. 32).

II. A
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

60

Fig 33 : Gottfried Böhm, 
sanctuaire de Sainte-Marie 

de Neviges, 1968, Velbert 
(Allemagne), photo de 

l’intérieur de l’église.

18.  Traduction personelle 
de«  Space, matter, and time 
seem to merge into a single 
dimension that penetrates 

our consciousness. [...] The 
character of light becomes 

more tangible, time appears 
to stand still, and the space 

is enveloped in silence. 
» Pallasmaa, Juhani, The 

Place of Man: Time, Memory 
and Place in Architectural 

Experience, in Encounters, 
1982, p.75.

Fig
ur

e 3
3



61

Dans ces architectures silencieuses, 
lourdes et enveloppantes, la foi 
s’éprouve d’abord par le corps et 
par les sens, dans une mise en 
condition spatiale qui transcende la 
fonction pour devenir expérience 
spirituelle (Fig. 33).

Dans son ouvrage The Place of 
Man: Time, Memory and Place 
in Architectural Experience, 
Pallasmaa Juhani dit : « L’espace, 
la matière et le temps semblent se 
fondre en une unique dimension, 
qui pénètre notre conscience. [...] 
Le caractère de la lumière s’y fait 
plus tangible, le temps semble 
s’arrêter et l’espace est dominé par 
le silence.» 18 , cette citation illustre 
bien comment dans l’architecture 
sacrée, la lumière et le silence 
se conjuguent pour créer une 
expérience sensorielle profonde 
et médiative.

II. A
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

62

Fig 34 :Tadao Ando, Koshino 
House, 1980-1984, Ashiya 

(Japon), photo prise du haut 
de la maison.

II.

A.

2.

Lumière et spiritualité : 
l’architecture sacrée

Lumière et silence

Le langage de l’ombre et le silence

Fig
ur

e 3
4



63

L’ombre est indissociable de la 
lumière. Bien qu’opposées, elles 
évoluent ensemble, se déplacent, 
transforment l’espace, et nous 
offrent de nouvelles perceptions. 

 L’ombre est la lumière qui révèle. 
L’architecture existe à travers le 
jeu de la lumière et de l’ombre, 
chaque nuance, chaque variation 
de lumière transformant l’espace 
et conférant au lieu son identité , 
affirme Tadao Ando. 

Ce principe se manifeste avec force 
dans la Koshino Housen (Fig.34), où 
l’ombre devient matière, langage 
et émotion.

Tadao Ando explore la capacité de 
l’architecture à générer du silence, 
non par l’absence de son, mais par 
la qualité sensorielle de l’espace. 

Loin du décor, il sculpte le vide à 
l’aide du béton, de la lumière et 
de l’ombre, dans une composition 
presque monastique. 

La maison, encastrée dans une 
pente boisée, se compose de deux 
volumes rectilignes en béton brut, 
séparés par une fente étroite. 
Ce vide vertical devient le cœur du 
projet : une faille de lumière qui 
traverse la pénombre des pièces 
et module la perception du temps 
(Fig.35).

Tadao Ando inscrit ainsi son 
œuvre dans une poétique du 
silence, proche de l’esthétique de 
la pénombre chère à Junichiro 
Tanizaki dans Éloge de l’ombre. Ici, 
le silence est spatial : il émane de 
l’épaisseur du béton, de l’absence 
d’ornementation, de la lumière 
mesurée, et de la présence pudique 
de la nature, visible à travers des 
ouvertures cadrées. 

L’ombre n’est pas un accident de 
lumière, mais une matière vivante, 
mouvante, qui donne à l’espace sa 
profondeur et sa densité.

II. A
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

64

Fig 35 : Gottfried Böhm, 
sanctuaire de Sainte-Marie 

de Neviges, 1968, Velbert 
(Allemagne), photo de 

l’intérieur de l’église.

19. Zumthor, Peter, 
Atmosphères : architectures, 

environnements sensibles, 
Infolio, Gollion, Suisse, 

2006, p.41

20. Interview de Pierre 
Puttermans par Avi Keitelman 

pour le catalogue CIVA.

Fig
ur

e 3
5



65

Peter Zumthor affirme dans son 
livre Atmosphères : architectures, 
environnements sensibles 
« L’ombre, loin d’être un simple 
manque de lumière, devient 
un langage propre qui façonne 
l’espace, lui donne de la profondeur 
et de la texture. C’est par 
l’ombre que la lumière se révèle 
véritablement.» 19. 

Cette approche trouve un écho fort 
dans le travail de Lucien Hervé, 
photographe hongrois, ancien 
résistant et ancien détenu pendant 
la Seconde Guerre mondiale. 
Collaborateur de Le Corbusier, 
Hervé ne se contente pas de 
documenter l’architecture : il en 
propose une lecture sensible, 
presque mystique, à travers le jeu 
de l’ombre et de la lumière.

Ses photographies, souvent en noir 
et blanc (Fig.36-38), transcendent 
la représentation objective des 
bâtiments pour en révéler la 
structure intérieure, les tensions 
formelles, les rythmes, les rapports 
entre pleins et vides. 

La lumière y cisèle les volumes, 
tandis que l’ombre devient une 
présence plastique, sculpturale. 
Chaque image est une composition 
abstraite où l’espace se dévoile dans 
sa matérialité poétique.

Pierre Puttermans, architecte, 
urbaniste, poète et essayiste 
belge affirme à propos du travail 
de Lucien Hervé : « Dans les 
photographies de Lucien Hervé, 
l’ombre et la lumière forment des 
contrastes riches et parfois violents, 
des compositions ou se retrouvent 
sans doutes les traces proches 
ou lointaines des recherches du 
Bauhaus ou des constructivistes, en 
tout cas le gout de réinterprétation 
et de structuration du monde, de 
l’invention permanente » 20.

L’ombre, chez Hervé, n’est pas un 
vide mais une présence silencieuse, 
un révélateur du sacré, du mystère, 
du silence propre à l’architecture. 
Ses clichés ne montrent pas un 
bâtiment : ils en traduisent l’âme, 
dans une interprétation sensorielle 
et intuitive de l’espace.

II. A
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

66

Fig 36 : Le Corbusier, La cité 
radieuse, 1947 -1952, Marseille 

(France), photographie de 
Lucien Hervé.

Fig 37 : Le Corbusier, La cité 
radieuse, 1947 -1952, Marseille 

(France), photographie de 
Lucien Hervé.

Fig 38 : Le Corbusier, La cité 
radieuse, 1947 -1952, Marseille 

(France), photographie de 
Lucien Hervé. Fig

ur
e 3

6

21.   Ando Tadao, du béton 
et d’autres secrets de 

l’architecture, traduit de 
l’anglais par Leonor Baldaque, 

L’arche, 2002, p.73.



67

Fig
ur

e 3
7

Fig
ur

e 3
8

II. A
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

68

Fig 39 : Spectacle traditionnel 
de Shadow Puppetry.

II.

B.

1.

Lumière et spiritualité : 
l’architecture sacrée

Le temps suspendu 

Le rythme de la lumière, le travail 
de l’ombre chinoise

Fig
ur

e 3
9



69

La lumière évolue, varie, bouge et 
se transforme au fil de la journée. 
Certains architectes exploitent 
avec finesse ce principe de rotation 
solaire pour révéler des éléments 
sensibles et symboliques au cœur 
même de leur architecture. 

Dans ces dispositifs, la lumière 
devient scénographe : elle ne se 
contente plus d’éclairer, elle révèle. 
Le travail de l’ombre chinoise, entre 
abstraction et suggestion, prend 
alors une dimension poétique 
et spirituelle.

L’ombre chinoise est une forme 
ancienne de théâtre visuel qui 
utilise des silhouettes projetées 
sur un écran pour raconter des 
histoires. 
À la croisée de l’art, du rituel et 
du divertissement, elle combine 
gestuelle, lumière et narration dans 
une esthétique à la fois minimale et 
profondément évocatrice. 

Dans le bouddhisme, les jeux 
d’ombres sont utilisés pour 
raconter des histoires sacrées, 
illustrer des enseignements 
(Dharma) ou représenter des 
symboles spirituels tels que le 
lotus, le mandala, les divinités, ou 
le cycle de la vie et de la mort.

 L’ombre, en tant que forme 
insaisissable et changeante, 
symbolise aussi la nature 
impermanente de la vie, un concept 
fondamental dans le bouddhisme.
Les théâtres d’ombres, Shadow 
Puppetry, (fig.39), notamment 
en Chine et en Indonésie, les 
spectacles de marionnettes 
d’ombres racontent des épisodes 
de la vie du Bouddha, des jataka 
(contes de ses vies antérieures), ou 
des légendes liées aux 
divinités bouddhistes.

Un exemple saisissant de cette 
approche est la Chapelle Saint 
Bernard (fig.40), en Argentine, 
conçue par l’architecte Nicolás 
Campodonico en 2015. 
Ce projet se déploie sous la forme 
d’un volume longitudinal simple, 
réalisé en briques locales laissées 
brutes, qui s’insère avec sobriété 
dans le paysage aride de la pampa. 

La chapelle, orientée est-ouest, 
est ouverte à ses deux extrémités, 
captant ainsi la lumière du soleil du 
lever au coucher. 
Mais au-delà de sa matérialité, c’est 
un geste invisible qui en fait toute 
la force : une croix lumineuse qui 
n’est pas construite, mais projetée.

II. A
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

70

Fig 40 : Nicolas Campodonico, 
Chapelle Saint Bernard, 

2015,  La Playosa (Argentine), 
photographie de l’extérieur de 

la chapelle.

22. Norberg-schulz, Christian, 
Architecture: Meaning and 

Place, Rizzoli, États-Unis, 
New York, 
1980 p.94.

23. Ando, Tadao, entretien 
avec Toshino Okumara, The 

princeton Journal, 1983.

Fig
ur

e 3
5

Fig
ur

e 4
0



71

Cette croix n’apparaît qu’à un 
moment précis de la journée, 
au lever du soleil(fig.41), et 
uniquement lors des équinoxes. 
Elle résulte de l’alignement parfait 
du soleil avec deux ouvertures 
placées en angle droit dans les 
murs latéraux et arrière. 
Il en émerge une croix d’ombre 
et de lumière, immatérielle, 
suspendue, éphémère. 

Une apparition silencieuse qui 
transforme l’espace en un lieu 
d’expérience intérieure. 
Comme le suggère Christian 
Norberg-Schulz, architecte 
norvégien : « La lumière dans 
un espace d’architecture peut 
ouvrir les portes d’une expérience 
intérieure, suspendant le temps et 
permettant à la spiritualité de se 
révéler. » 22.

Ce jeu d’apparition et de 
disparition, de présence invisible, 
est une composante essentielle de 
l’architecture contemplative. 
Il est également présent dans le 
travail de Tadao Ando, notamment 
dans la Koshino House ou le 
Benesse House Museum (fig.42). 

Dans ces projets, la lumière 
traverse les volumes avec précision, 
se reflète, glisse sur les parois, 
sculpte les vides. 
Le mouvement de la lumière 
devient une respiration, un 
rythme intérieur. Tadao Ando le 
dit lui-même : « Seul le flottement 
de la lumière projetée et du 
vide se détache pour suggérer la 
composition spatiale.» 23.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

72

Fig 41 :Nicolas Campodonico, 
Chapelle Saint Bernard, 

2015,  La Playosa (Argentine), 
photographie de la croix à 

toutes les heures.

Fig 42 :Tadao Ando, Benesse 
House Museum, 1992, 

Naoshima (Japon), photo de 
la faille.

Fig
ur

e 4
1



73

Fig
ur

e 4
2



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

74

II.

B.

2.

Lumière et spiritualité : 
l’architecture sacrée

Le temps suspendu 

La lumière et la perte de repère

Fig 43 : Nicolas Campodonico, 
Chapelle Saint Bernard, 

2015,  La Playosa (Argentine), 
photographie de l’extérieur de 

la chapelle.

Fig
ur

e 4
3



75

La lumière est l’élément principal 
qui rythme nos journée, qui nous 
donne un repère constant, 
et cyclique. 

Sans lumière, nous perdons nos 
repères, mais que se passe-t-il 
quand la lumière est la source de 
cette perte de repère ? 
Dans Aftershock (Fig.43) présenté 
dans l’espace souterrain de 
Copenhague, James Turrell, artiste 
contemporain américain, explore 
la lumière comme expérience 
sensorielle déroutante. 

Loin de simplement révéler 
l’architecture, la lumière devient 
ici un moyen de dissoudre l’espace, 
d’abolir les repères visuels et 
physiques. 
Les limites du lieu s’effacent, l’œil 
se perd, le corps vacille par un jeu 
subtil de couleurs et d’intensités 
lumineuses, l’installation 
crée une ambiance flottante, 
onirique, propice à une forme de 
contemplation intérieure.

Cette perte de repère induite par 
la lumière n’est pas un défaut, 
mais une condition d’expérience : 
en perdant nos appuis sensoriels 
habituels, nous sommes contraints 
de nous recentrer, de 
ressentir autrement. 

La lumière devient un outil 
de révélation spirituelle, sans 
symbolisme religieux explicite, 
mais avec une forte 
puissance introspective. 

Turrell partage ainsi avec certains 
architectes du silence une même 
volonté de provoquer un recentrage 
par la lumière. Mais il pousse plus 
loin cette démarche, en allant 
jusqu’à faire disparaître l’espace 
lui-même, pour ne laisser que 
la lumière comme seule matière 
perceptible, et le corps comme seul 
repère existant. 

Il dit de lui-même : « Je ne suis 
pas un artiste de la lumière. Je 
suis plutôt quelqu’un qui utilise 
la lumière comme matériau afin 
de travailler le médium de la 
perception. » 24, à travers cette 
phrase on comprend que Turrell 
pousse la lumière : non pas révéler 
l’espace, mais le faire disparaître. 

II. B
2 .

24. Ando, Tadao, entretien 
avec Toshino Okumara, The 

princeton Journal, 1983.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

76

Fig 44 : Nicolas Campodonico, 
Chapelle Saint Bernard, 

2015,  La Playosa (Argentine), 
photographie de l’extérieur de 

la chapelle.

Fig
ur

e 3
5

Fig
ur

e 4
0

Fig
ur

e 4
4



77

 En supprimant les ombres et les 
contrastes habituels, la lumière 
crée un environnement où le corps 
a du mal à se situer. 
Le spectateur ressent un 
flottement, comme si l’espace 
n’avait plus de poids ni de 
limites tangibles. 

Cela entraîne une expérience 
méditative où le temps et l’espace 
semblent suspendus. 
James Turrell (Fig.44) utilise 
souvent une lumière monochrome, 
diffuse, qui modifie la manière dont 
nos yeux interprètent les distances 
et volumes. 

La lumière éclaire de manière 
homogène, sans source apparente, 
ce qui supprime les indices visuels 
classiques. 
Nos repères spatiaux basés 
sur la lumière et l’ombre sont 
ainsi perturbés, provoquant un 
sentiment d’étrangeté.

Cette perte de repère visuel induit 
une forme de désorientation 
volontaire, une rupture avec le 
réel, qui engage le corps dans une 
perception non rationnelle. 
On se retrouve comme dans un état 
de veille flottante, entre monde 
matériel et monde spirituel. « Je 
structure l’espace comme le peintre 
son châssis de toile » 25. 

25. Propos de James Turell 
apporté dans le dossier de 
presse de présentation de 

l’installation cherry aux 
musée des beaux art de 

Dunkerque, 2009.

II. B
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

78

Fig 45 : Nicolas Campodonico, 
Chapelle Saint Bernard, 

2015,  La Playosa (Argentine), 
photographie de l’extérieur de 

la chapelle.

Fig
ur

e 4
5



79

Tout comme dans les œuvres 
de James Turrell, Elsa Urquijo, 
architecte espagnole, utilise la 
lumière pour altérer la perception 
de l’espace, mais avec une approche 
différente : elle ne cherche pas à 
effacer les repères spatiaux, 
mais sensoriels. 

Dans l’église du centre Padre 
Rubinos, à La Corogne en 
Espagne, une atmosphère sacrée 
se manifeste dès l’entrée grâce 
à la prédominance du blanc, 
omniprésent dans les matériaux, 
les murs, et les sols (Fig.45). 

Le blanc, symbole de pureté 
et de spiritualité, enveloppe 
l’espace et crée une ambiance de 
recueillement silencieux.
À l’intérieur, l’absence de lumière 
naturelle directe plonge le visiteur 
dans une temporalité suspendue, 
le coupant symboliquement du 
monde extérieur.

L’espace devient blanc, lumineux, 
abstrait, et c’est justement cette 
neutralité extrême qui évoque une 
forme de sacré. 

La lumière, diffuse et artificielle, 
dédramatise l’architecture, mais 
renforce l’intensité sensorielle : le 
visiteur ne sait plus s’il fait jour ou 
nuit, ni combien de temps il a passé 
dans cet espace. 
Il est ainsi invité à un recentrage 
intime, proche d’un état méditatif 
(Fig.46).

Peter Zumthor dit dans son œuvre 
Atmosphères : architectures, 
environnements sensibles : « La 
lumière, à travers sa douceur et sa 
mesure, nous invite à un voyage 
intérieur, un moment où le temps 
semble suspendu. »26. 

26. Zumthor, Peter , 
Atmosphères : architectures, 

environnements sensibles, 
Infolio, Gollion, Suisse, 

2006, p.91.

II. A
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

80

Fig
ur

e 4
6Fig 46 : Elsa Urquijo, Eglise du 

centre Padre Rubinos, 2014, 
La Coruna (Espagne), photo 

de l’intérieur de l’église.



81

On peut aussi observer une 
démarche similaire dans le 
Monastère de Nový Dvur (Fig.47), 
en République tchèque, conçu par 
John Pawson en 2014. 

Ici, la lumière naturelle est 
subtilement filtrée, elle n’apparait 
pas dans l’église. 
Le minimalisme extrême 
des surfaces blanches et la 
simplicité des volumes créent 
un environnement où la lumière 
devient matière, sculptant l’espace 
tout en enveloppant les corps. 

Deux fentes derrière l’autel sont 
présentes, la lumière qui en 
provient est une lumière artificielle 
qui plonge vraiment le fidèle dans 
une temporalité à part, il ne sait 
plus quelle heure il est, il n’a plus 
de repère.

La lumière ne révèle pas 
simplement la forme 
architecturale, elle établit un 
dialogue avec le silence, le vide et 
la contemplation. 

Dans ce cadre, le temps semble 
s’effacer, les repères habituels 
disparaissent, et le visiteur est 
invité à une expérience spirituelle. 
Le lieu de culte devient ainsi un 
lieu où la lumière, tout en restant 
discrète, transforme profondément 
la perception de l’espace
et du sacré.

II. B
2 .

Fig 47 : John Pawson, 
Le Monastère de Nový Dvur, 
2014,  Nový Dvur (République 
tchèque), photo de l’intérieur 
de l’église.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

82

Fig
ur

e 4
3

Figure 47Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

82



8383



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

84

FIG 48. Ando, Tadao, entretien 
avec Toshino Okumara, The 

princeton Journal, 1983.

II.

C.

1.

Lumière et spiritualité : 
l’architecture sacrée

Révélation du sacré par la lumière 

La mise en valeur de l’objet 
liturgique 

Fig
ur

e 4
8



85

Les architectes Richard Meier 
et Sean Scully, disent dans leur 
ouvrage Espace et lumière :
« La lumière pénètre les formes 
pour en révéler l’essence et 
pour guider le regard vers une 
contemplation pure.» 27. 

Dans l’architecture religieuse, la 
lumière est un vecteur spirituel 
autant qu’un outil plastique. 
Elle ne se contente pas d’éclairer; 
elle oriente, révèle. 

Elle met en scène l’objet liturgique, 
autel, tabernacle, croix, ou tout 
autre objet sacré en le séparant 
symboliquement du reste de 
l’espace, lui conférant une 
présence transcendante. 

Comme l’évoquent Richard Meier et 
Sean Scully, la lumière traverse la 
matière pour en extraire l’essence, 
créant les conditions d’une 
contemplation intérieure.

II. C
1 .

27.   Meier, Richard et Scully, 
Sean, Espace et lumière, 

L’Échoppe, France, Paris, 
2000, p56.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

86

Fig 49 :  Le Corbusier, 
La chapelle Notre-Dame-

du-Haut à Ronchamp, 1955, 
Ronchamp (France), photo de 

l’intérieur de l’église.

Fig
ur

e 4
9



87

Par exemple, dans l’abbaye de 
Pannonhalma, à La Playosa, en 
Argentine (Fig.48), conçue par 
l’architecte John Pawson en 2012, 
cette mise en valeur atteint une 
forme de minimalisme absolu. 

L’espace est traité comme une 
séquence fluide et monastique : 
murs blancs, sol en pierre claire, 
mobilier en bois naturel. 
La chapelle rénovée conserve un 
volume simple et rectangulaire, 
mais elle est entièrement 
reconfigurée par la lumière, qui 
devient l’acteur principal du lieu. 
Elle entre dans l’espace de manière 
zénithale et latérale, souvent 
dissimulée derrière des ouvertures 
invisibles, évitant ainsi 
toute spectacularité. 

L’autel est placé dans un axe 
lumineux discret mais précis, qui 
capte l’attention sans jamais forcer 
le regard.

Chez Pawson, la lumière est une 
matière sacrée. Elle sculpte le vide 
et concentre l’attention du fidèle 
sans recours à l’ornement. 
Tamisée, descendante, elle 
baigne l’autel d’une présence 
presque invisible mais palpable. 
L’architecture ne fait pas que servir 
la liturgie : elle la rend possible, 
en créant les conditions de son 
silence, de sa profondeur, 
de son recueillement.

Le Corbusier, dans la chapelle 
Notre-Dame-du-Haut à Ronchamp 
situé en France en 1955 (Fig.49), 
développe une approche plus 
expressive, plus émotionnelle. 
Située au sommet de la colline 
de Bourlémont, ancien site de 
pèlerinage catholique, la chapelle 
s’inscrit dans le paysage en 
respectant le relief naturel et en 
ouvrant le bâtiment à l’horizon et à 
la lumière. 
Le lieu devient un espace de 
contemplation autant
spirituel qu’architectural.

II. C
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

88



89

L’édifice présente une forme 
sculpturale libre, presque 
organique : murs blancs massifs, 
toiture courbe en béton sombre qui 
semble flotter, murs asymétriques 
inclinés, donnant une impression 
de mouvement, de protection. 

La toiture, à la fois coquille et 
oiseau, surplombe l’espace sacré 
comme une métaphore du refuge et 
de l’élévation. 
L’intérieur, plongé dans la 
pénombre, est traversé de faisceaux 
lumineux puissants. 

Ces rayons proviennent de fenêtres 
percées dans les murs  de tailles, de 
formes et de couleurs variées  qui 
transforment la lumière en 
matière mouvante. 

L’architecte Christophe Cousin et le 
passionné d’art Yves Bouvier, dans 
leur travail Rompchamps est une 
chapelle de lumière, disent : 

« La lumière qui pénètre est brisée 
par des lamelles verticales en 
béton disposées obliquement et en 
quiconque. Déviées par ces brises-
lumière, les rayons lumineux en 
envahissent le sommet de la calotte 
et se répandent en douce lumière 
tamisé sur les autels. » 28.

II. C
1 .

28. Bouvier Yves et Cousin 
Christophe, Rompchamps 

est une chapelle de lumière, 
Néo, 2005.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

90

Fig
ur

e 5
0



91

Le Corbusier utilise la lumière 
comme une chorégraphie. 
L’autel principal est placé sous un 
puits zénithal invisible, qui projette 
un faisceau vertical, pur, comme 
un axe divin suspendu dans le 
temps (Fig.50). 

Ce rayon devient le cœur invisible 
du rituel, un lien silencieux entre la 
terre et le ciel. 
Par ailleurs, les petites ouvertures 
colorées laissent danser les teintes 
sur les murs au gré de la course 
solaire, générant une ambiance 
vivante, presque mystique. L’espace 
religieux devient ici un théâtre du 
silence et de la lumière, un lieu de 
transition entre visible et invisible.

Dans ces deux exemples, la lumière 
opère comme langage sacré. 

Chez John Pawson, elle révèle par 
la discrétion ; chez Le Corbusier, 
elle transcende par l’émotion. 
Dans les deux cas, l’architecture 
religieuse cesse d’être un simple 
abri pour devenir une expérience 
sensorielle, spirituelle, 
presque métaphysique. 

La lumière y est plus qu’un outil : 
elle est le médiateur du sacré, le 
souffle silencieux de 
l’architecture intérieure.

Fig 50 :  Le Corbusier, La 
chapelle Notre-Dame-du-Haut 
à Ronchamp, 1955, Ronchamp 

(France), photo de l’autel.

II. C
1 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

92

II.

C

2.

Lumière et spiritualité : 
l’architecture sacrée

Le temps suspendu 

Le mystère du divin

Fig
ur

e 5
1Fig 51 : Henri Bernard et Jean 

Maureicer, L’église Saint-
Michel de Vaucelles, 1969, 

Normandie (France), photo de 
l’intérieur de l’église.



93

Dans l’architecture sacrée, la 
lumière n’est jamais neutre : elle 
devient le vecteur d’une expérience 
sensorielle qui met le visiteur en 
contact avec le mystère du divin. 

Comme le dit Juhani Pallasmaa, 
« La lumière, dans l’architecture, 
ne sert pas seulement à éclairer 
l’espace, mais à marquer l’instant 
de la révélation spirituelle, créant 
un lien entre l’homme 
et le divin.»29.  

Cette approche sensible se retrouve 
dans plusieurs réalisations du 
XXe siècle où la lumière est mise 
en scène de façon dramatique, 
révélant l’espace non pas comme 
un contenant, mais comme un 
lieu de passage vers l’invisible. 
L’église Saint-Michel de Vaucelles 
en Normandie (Fig.51), construite 
en 1969 par les architectes Henri 
Bernard et Jean Maureice, en est 
une illustration exemplaire. 

Son plan hélicoïdal constitue l’un 
de ses éléments les plus singuliers. 
Contrairement aux églises 
traditionnelles organisées 
selon une géométrie axiale et 
hiérarchisée, L’église Saint-
Michel de Vaucelles propose 
une montée en spirale qui guide 
progressivement le fidèle 
vers l’autel. 

Cette forme engendre une mise 
en mouvement du corps, une 
déambulation qui illustre la 
montée spirituelle. 

Les ouvertures sont rares et 
savamment dissimulées 
dans la structure. 
La lumière naturelle pénètre 
l’espace de manière indirecte, 
souvent filtrée par des fentes ou des 
percées verticales, ce qui produit 
une ambiance feutrée, 
presque sacrée. 

L’autel, placé au centre d’un 
halo lumineux, semble émerger 
doucement de l’ombre, soulignant 
son caractère sacré (Fig.52). 
Cette mise en scène favorise 
un sentiment de mystère et de 
recueillement. 

C’est une architecture qui 
impose le silence, qui invite à la 
contemplation 
et à l’introspection.

II. C
2 .

29. Traduction personelle 
de « In architecture, 

light is not merely used 
to illuminate space, but 
to mark the moment of 

spiritual revelation, creating 
a connection between the 

human and the divine. » 
PALLASMAA, Juhani, The Eyes 

of the Skin: Architecture and 
the Senses, John Wiley & Sons, 

Royaume-Uni, Chichester, 
2005, p.85.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

94

Fig 52 : Henri Bernard et Jean 
Maureicer, L’église Saint-

Michel de Vaucelles, 1969, 
Normandie (France), 

photo de l’autel.



95

Fig
ur

e 5
2

II. C
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

96

Fig 53 : Henri Bernard et Jean 
Maureicer, L’église Saint-

Michel de Vaucelles, 1969, 
Normandie (France), photo 

de l’autel.

Fig 54 : Richard Hein, La 
chapelle Sainte-Croix de 

Sedona, 1956, Arizona (Etats-
Unis), photo de l’intérieur 

de l’église.

Fig
ur

e 5
3



97

Dans un tout autre contexte 
géographique, la chapelle 
Sainte-Croix de Sedona en Arizona 
(Fig.53), conçue en 1956 par 
l’architecte Richard Hein et l’artiste 
Marguerite Brunswig Staude, joue 
aussi sur cette idée 
d’épiphanie lumineuse. 

Accrochée à flanc de falaise, la 
chapelle semble émerger de la 
roche rouge. 
L’espace est dominé par une croix 
monumentale en béton, intégrée à 
la façade, qui structure l’entrée de 
la lumière. 
Celle-ci baigne l’autel d’une clarté 
tranchée, contrastant avec les 
murs sombres de l’espace intérieur 
(Fig.54). 

L’effet est saisissant : le visiteur 
se sent à la fois protégé et exposé, 
suspendu entre la terre et le ciel, le 
minéral et le spirituel. 
La lumière est ici directe, crue, 
naturelle, traversant la grande baie 
vitrée et glissant le long des 
parois minérales. 

Elle baigne l’autel, accentue les 
volumes et participe au sentiment 
d’élévation. 

Dans ce lieu, la lumière n’est pas 
filtrée : elle incarne la force divine 
brute, non adoucie, comme une 
manifestation immédiate 
du transcendant. 

Cette clarté extrême tranche avec 
les ambiances tamisées d’autres 
chapelles, mais reste profondément 
spirituelle par son intensité et sa 
mise en scène naturelle.
Sainte-Croix de Sedona ne cherche 
pas à protéger du monde extérieur, 
mais au contraire à mettre en 
présence directe avec la grandeur 
du monde. 

Elle invite à une spiritualité ancrée 
dans la matière et ouverte 
sur l’infini. 

II. C
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

98

Fig
ur

e 5
4



99

II. C
2 .



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

100

Fig 55 : Richard Hein, La 
chapelle Sainte-Croix de 

Sedona, 1956, Arizona (Etats-
Unis), photo de l’intérieur 

de l’église.

30.  Gobbato, Viviana, L’art 
sacré en lumière, Revue des 
patrimoines, France, Paris, 

2023, p.44.

Fig
ur

e 5
5



101

II. C
2 .

Le visiteur y fait l’expérience 
spirituelle unique. Comme l’écrit 
la muséologue et chercheuse 
franco-italienne Viviana Gobbato: 
« La lumière n’est pas seulement 
une nécessité fonctionnelle, mais 
un vecteur pour transmettre la 
présence du divin.» 30. 

Aussi, la chapelle Saint-Ignace 
à Seattle (Fig.55), inaugurée en 
1997 et conçue par Steven Holl, 
propose une lecture contemporaine 
de la spiritualité par la lumière. 
L’architecte y conçoit un paysage 
de lumière avec sept volumes 
suspendus,  appelés les « lumières 
de la foi » qui captent la lumière 
selon différents moments du jour 
et de l’année. 

Chaque volume a une teinte et 
une orientation particulière, 
symbolisant une qualité spirituelle: 
la sagesse, la compassion, 
la contemplation... 

L’espace n’est jamais uniforme, 
il change constamment selon la 
position du soleil, obligeant le 
visiteur à se relier au 
moment présent. 

Le lieu devient un organisme 
vivant, où le divin se manifeste par 
le jeu subtil entre ombre et clarté. 

Ces trois exemples, bien que 
différentes dans leur langage 
formel et culturel, partagent une 
même intention : faire naître le 
mystère par la lumière, non comme 
effet spectaculaire, mais comme 
expérience sensible et spirituelle. 

Dans ces lieux, l’espace devient 
un intercesseur, un seuil entre le 
visible et l’invisible, où la matière 
semble s’effacer pour mieux révéler 
la présence du divin.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

102

Ainsi, la lumière occupe une place 
primordiale dans l’architecture. 
Elle la révèle, parfois même la crée. 
Elle est porteuse d’émotions, 
vecteur de sensualité, et souvent 
empreinte de spiritualité. 
Bien plus qu’un simple phénomène 
naturel ou technique, la lumière 
devient un matériau à part 
entière, un outil de conception 
architecturale sensible.

La lumière participe à la 
construction de l’espace, comment 
elle est exploitée, maîtrisée, pour 
générer à la fois du tangible, des 
volumes, géométries de l’espace et 
de l’intangible, des atmosphères, 
des géométries et du rythmes. 
Elle met en valeur les matériaux, 
les transforme, les théâtralise. 

À travers les travaux d’architectes 
comme Tadao Ando, Mies van 
der Rohe ou Peter Zumthor, nous 
avons observé comment chacun 
d’eux dialogue avec la lumière, 
la façonne, la contrôle ou la 
laisse s’exprimer librement, dans 
une recherche d’équilibre entre 
précision et émotion.

La lumière est créatrice 
d’ambiances : elle peut effacer les 
limites spatiales comme dans les 
installations de James Turrell, ou 
suspendre le temps comme chez 
John Pawson. 

Conclusion



103

Dans l’architecture religieuse, elle 
devient l’expression du divin, un 
lien avec le sacré, une présence 
invisible mais sensible. 

Elle relie ou sépare, éclaire ou 
plonge dans l’ombre. 
Elle peut être frontière ou passage, 
structure ou effacement. Son 
caractère changeant lui confère 
une puissance narrative, capable 
de transformer un lieu au fil des 
heures ou des saisons.

Dans certains cas, comme les jeux 
d’ombres chinoises, elle révèle des 
formes cachées, donne vie à des 
objets, à travers des apparitions 
fugitives, presque chorégraphiées. 
L’ombre, loin d’être un simple 
résidu de lumière, devient alors 
une matière active, sculptant 
l’espace, révélant l’invisible, 
produisant une poésie silencieuse.

Ce travail de recherche m’a 
permis aujourd’hui d’aborder avec 
profondeur et clarté mon sujet 
de diplôme : un ermitage, un lieu 
calme et solitaire propice à la 
pratique spirituelle personnelle, 
dédié à la méditation, au yoga et 
au Pilates, dans un environnement 
volontairement isolé du monde, 
pour permettre le recentrage 
sur soi. 

Dans ce projet, cette exploration de 
la lumière prend tout son sens. 

Je cherche à concevoir une 
architecture du calme, du silence 
et de la lenteur, où la lumière et 
l’ombre agissent comme des leviers 
d’apaisement, d’ancrage, et même 
de transformation intérieure. 

Loin du décor ou du spectaculaire, 
je souhaite proposer une 
expérience spatiale sensible, 
immersive, où chaque lumière 
révèle un instant, une matière, 
une respiration. 

Une architecture qui invite à 
l’écoute du corps, au ralentissement 
du temps et au retour à soi avec, 
désormais, toutes les clés en main 
pour en maîtriser les subtilités.



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

104

Bibliographie

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

104



105

ANDO, Tadao, Du béton et d’autres 
secrets de l’architecture, traduit 
de l’anglais par LéonorBaldaque, 
L’arche, 2002.
AMALDI, Paolo, Mies Van Der 
Rohe, Espace et densité, Gollion, 
in-folio, 2006.

GAUDIN, Henri, Henri Gaudin, 
architecte, du Moniteur, Paris, 
France, 1995.
GERRY, Souter, Edward Hopper 
lumière et obscurité, édition New-
York : Parkstone International, 
2007.
GOBBATO, Viviana, L’art sacré en 
lumière, Revue des patrimoines, 
France, Paris, 2023.

HAUSER, Sigrid, ZUMTHOR, 
Peter, Peter Zumthor: Therme Vals, 
Infolio, France, Paris, 2007.
HERVE, Lucien, Tome 139 – Lionel 
Hervé, éditeur Centre national de la 
photographie, 2013. 

JODIDIO, Philipe, Ando. Complete 
works 1975-2010, Taschen, 2010.
JUNICHIRO, Tanizaki, Eloge de 
l’ombre, Verdier, 1933.

KHAN, Louis, Light and spaces, 
édition Urs Buttiker, 1994. 
KHAN, Louis, Silence et lumière, 
traduction de l’anglais par Mathilde 
Bellaigue et Christian Devilliers, du 
Linteau, 1996.

LE CORBUSIER, Vers une 
architecture, Champs Arts, 
collection architecture, 1923. 
LE CORBUSIER, Texte et dessins 
pour Rompchamp, Forces vives, 
Paris, France, 1965.

BACHELARD, Gaston : la poétique 
de l’espace,  Paris, France, Presses 
Universitaires de France, 1957. 
BERTRAND, Pascal, Tadao Ando et 
la maison Koshino, Pierre Mardaga, 
1990.
BORIE, Vincent, Comprendre 
l’architecture sacrée - 
L’incandescence de l’ombre, Arléa, 
2024.
BOUVIER, Yves et COUSIN, 
Christophe Ronchamp une chapelle 
de lumière, Néo, 2005.

COLES, John et HOUSE, Noami, Les 
fondamentaux de l’architecture, 
Pyramyd, 2009.

DESCOTTES, Hervé, Architectural 
lighting Designing with light and 
space, Architecture briefs, Etats-
Unis, New York, 2011. 

FERRO, Sergio ; KEBBAL, Chérif, 
POTIE, Philippe et SOMOPNNET, 
Cyrille, Le couvent de la Tourette, 
Le Corbusier, parenthèses, 
Marseille, France, 1998.

A- G-

H-

J-

K-

L-

B-

C-

D-

F-

105



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

106

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

106



107

MEIER, Richard et SCULLY, Sean, 
Espace et lumière, L’Échoppe, 
France, Paris, 2000.

TANIZAKI, Junichirô, Éloge de 
l’ombre, Verdier, Japon, 1933.
THURELL, James, Geometry of 
light, Hajte Cantz, 2009. 

VAN UFFELEN, Chris, Lumière et 
architecture, Citadelle et Mazenod, 
2012.
VALERO RAMOS, Elisa, Light in 
architecture The tangible material, 
RIBA, Espagne, Grenade, 2015.

WIRZ, Hans, La dimension 
spirituelle dans l’architecture et 
l’urbanisme, L’Harmattan, Paris, 
France, 2024.

ZUMTHOR, Paul, Le masque et la 
lumière : La poétique des grands 
rhétoriqueurs, PPUR, 2012.
ZUMTHOR, Peter, Penser 
l’architecture, traduit de l’Allemand 
par Laurent Auberson, Seuil, 
collection Poétique, 2009. 
ZUMTHOR, Peter, Atmosphères 
: architectures, environnements 
sensibles, Infolio, Gollion, Suisse, 
2006.

NUSSAUME, Yann, Tadao Ando 
et la question du milieu, réflexion 
sur l’architecture et le paysage, le 
Moniteur, traduction du japonais 
par Carine Cheval et Yann 
Nussaume, 1999. 

PALLASMAA, Juhani, The Eyes 
of the Skin: Architecture and 
the Senses, John Wiley & Sons, 
Royaume-Uni, Chichester, 2005. 
PARE, Richard, Couleur de lumière/
Tadao Ando, Phaidon, 2000.
PLUMMER, Henri, Architectes de 
la lumière, Hazan Eds, collection 
Architecture, Paris, France, 2009.
POTIE, Philipe, Le corbusier, 
Le couvent Sainte-Marie de la 
Tourette, Bilingual, collection 
Architecture, 2001.

RAVANEL, Luciana, Architecture 
et matière, AAM édition, Bruxelles, 
Belgique, 2010.

RAVANEL, Luciana, Architecture 
et matière, AAM édition, Bruxelles, 
Belgique, 2010.

SCHITTIOCH, Christian, Intérieurs 
– espaces, lumières, matériaux, 
Birkhäuser, 2004.
S.MILLET, Marietta, Light 
revealing architectures, Wiley, 
1996.

M- T-

V-

W-

Z-

N-

P-

R-R-

R-

107



Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

108

Sitographie

Lu
m

iè
re

 e
t i

nt
im

ité
: e

nt
re

 se
ns

ua
lit

é 
et

 sp
ir

itu
al

ité
 d

an
s l

’ar
ch

ite
ct

ur
e 

in
té

ri
eu

re
Mémoire

108



109

libeskind.com/work/jewish-
museum-berlin/

/www.albert-videt.eu/
photographie/carnet-de-route/
berlin_02-2005/judisches-
museum-berlin_01.php

www.jmberlin.de/en/shalekhet-
fallen-leaves

www.nevers.fr/decouvrir-nevers/
patrimoine/eglises-et-chapelles/
eglise-sainte-bernadette-du-
banlay

www.itineraires-caue.fr/point-d-
interet-eglise-sainte-bernadette-
du-banlay,12178.htm

architectuul.com/architecture/
hurva-synagogue

archiv.chnt.at/louis-kahns-hurva-
synagogue-project/

portfolio.cept.ac.in/fa/strange-
details-1005-d-spring-2018/hurva-
synagogue-louis-kahn-s-unbuilt-
project-spring-2018-ua5115

www.amc-archi.com/photos/
le-pritzker-prize-gottfried-bohm-
fete-ses-100-ans-a-l-eglise,11831/
gottfried-bohm-le-sanctuaire.11

www.archdaily.cl/cl/627503/
padre-rubinos-elsa-urquijo-
arquitectos

www.dezeen.com/2014/10/16/
elsa-urquijo-arquitectos-padre-
rubinos-complex-social-charity-
campus-spain/

www.designboom.com/
architecture/elsa-urquijo-
architects-padre-rubinos-church-
la-coruna-09-24-2014/

109


